
 
 
 
 

 בס"ד
 

 הלקח הגדול מאיסור "וגר לא תונה"  -פרשת משפטים 
 

 שמות )פרשת משפטים( פרק כב פסוק כ .1

רָיִם:ו   אֶרֶץ מִצ  חָצֶנּוּ כִי גֵרִים הֱיִיתֶם ב  לאֹ תִל   גֵר לאֹ תוֹנֶה ו 
 רש"י 

אם הוניתו,  - כי גרים הייתם. אונאת דברים -וגר לא תונה )כ( 
ולומר לך אף אתה מגרים באת, מום  אף הוא יכול להונותך
 שבך אל תאמר לחברך

 
 אילת השחר שמות )פרשת משפטים( פרק כב פסוק כ .2

)כ( כי גרים הייתם בארץ מצרים. והנה טעם זה שייך רק לאנשי 
אותו הדור שיצאו ממצרים, ועוד וכי לולא זה שהיו במצרים לא 

ותך יכולים לאסור, ורש"י כתב אם הוניתו אף הוא יכול להונ
ולומר לך אף אתה מגרים באת מום שבך אל תאמר לחברך כל 
לשון גר אדם שלא נולד באותה מדינה, ועדיין צ"ב וכי טעם 

 האיסור הוא משום שיכול לומר לך כך,
 

 רמב"ן שמות )פרשת משפטים( פרק כב פסוק כ .3

ופירש רש"י כי הוא טעם ללא כי גרים הייתם בארץ מצרים . 
ואין בכל  אמר זכור כי גרים הייתם כמוהו. ור"א... תונו אותו, 

 זה טעם בעיקר:
והנכון בעיני כי יאמר, לא תונה גר ולא תלחצנו ותחשבו שאין 
לו מציל מידך, כי אתה ידעת שהייתם גרים בארץ מצרים 
וראיתי את הלחץ אשר מצרים לוחצים אתכם ועשיתי בהם 

מיד נקמה, כי אני רואה דמעת העשוקים אשר אין להם מנחם ו
 עושקיהם כח, ואני מציל כל אדם מיד חזק ממנו.

 
 שמות )פרשת משפטים( פרק כב פסוק כא .4

עַנּוּן: יָתוֹם לאֹ ת  מָנָה ו   כָל אַל 
  רש"י 

הוא הדין לכל אדם, אלא  -)כא( כל אלמנה ויתום לא תענון 
 שדבר הכתוב בהווה, לפי שהם תשושי כח ודבר מצוי לענותם:

 
 משפטים( פרק כב פסוק כאאילת השחר שמות )פרשת  .5

)כא( כל אלמנה ויתום לא תענון. פרש"י ה"ה לכל אדם אלא 
שדבר הכתוב בהווה לפי שהם תשושי כח ודבר מצוי לענותם. 

א"כ למה כתוב אלמנה ויתום, וכי המענה אותם עובר  וצ"ב
עבירה יותר חמורה, ואולי זה בא ללמד שגם בשאר אדם 
עוברים בלאו הזה רק כשמענים אנשים תשושי כח כאלמנות 
ויתומים )וכ"כ המלבי"ם(, והנה אין בכלל אזהרה זו שצריך 

 לכבדם וכדו', אלא שאסור לצערם:
 

 ק לעולם הבאהמתכבד בקלון חברו אין לו חל
 

 תלמוד ירושלמי מסכת חגיגה פרק ב הלכה א .6

א"ר יוסי בן חנינה המתכבד בקלון חבירו אין לו חלק לעולם 
 הבא

 
 רמב"ם הלכות תשובה פרק ד הלכה ד .7

ומהן חמשה דברים העושה אותן אין חזקתו לשוב מהן, לפי 
שהם דברים קלים בעיני רוב האדם ונמצא חוטא והוא ידמה 

)ד( המתכבד בקלון חבירו אומר  ...  ואלו הןשאין זה חטא, 
בלבו שאינו חטא לפי שאין חבירו עומד שם ולא הגיע לו בושת 
ולא ביישו אלא ערך מעשיו הטובים וחכמתו למול מעשה חבירו 

 או חכמתו כדי שיראה מכללו שהוא מכובד וחבירו בזוי,
 
 
 

 עלי תמר מסכת חגיגה פרק ב הלכה א .8

ה בפרק חלק ה"א סוף ד"ה ולשון הרמב"ם בפירוש המשנ
ועתה, ואמרו המלבין פני חברו ברבים והקורא לחברו בכינוי 
והמתכבד בקלון חברו אין לו חלק לעוה"ב, לפי שלא יעשה 
מאלה, ואעפ"י שהם עבירות קלות כפי מחשבת החושב, אלא 

 בעל נפש גרועה שאין בה שלימות ואינה ראויה לעוה"ב
 

 רמב"ם הלכות דעות פרק ו הלכה ג .9

מצוה על כל אדם לאהוב את כל אחד ואחד מישראל כגופו 
שנאמר ואהבת לרעך כמוך, לפיכך צריך לספר בשבחו ולחוס 
על ממונו כאשר הוא חס על ממון עצמו ורוצה בכבוד עצמו, 

 והמתכבד בקלון חבירו אין לו חלק לעולם הבא
 

 משנה מסכת אבות פרק ד משנה א .10

)שמואל א' ב'( כי  איזהו מכובד המכבד את הבריות שנאמר
 מכבדי אכבד ובוזי יקלו:

 
 תלמוד בבלי מסכת מגילה דף כח עמוד א .11

שאלו תלמידיו את רבי נחוניא בן הקנה: במה הארכת ימים? 
אמר להם: מימי לא נתכבדתי בקלון חברי, ולא עלתה על מטתי 

כי  -קללת חברי, וותרן בממוני הייתי. לא נתכבדתי בקלון חברי 
אכתפיה, אתא רב חנא בר  .(מעדר) מרא הא דרב הונא דרי

. אמר ליה: אי רגילת (לכבדו, וישאנה הוא.) חנילאי וקא דרי מיניה
 -, ואי לא  .(שאתה נושא כלי כזה בעירך) דרי –דדרית במאתיך 

 אתייקורי אנא בזילותא דידך, לא ניחא לי.

 
 מהרש"א ]חדושי אגדות[ מסכת מגילה דף כח עמוד א .12

בקלון כו'. אפי' בכה"ג בעובדא דמייתי  מימי לא נתכבדתי
 שחבירו עושה כן מרצונו.

 
 במדבר )פרשת קרח( פרק טז פסוק טו .13

חָתָם לאֹ  אֹד וַיאֹמֶר אֶל ה' אַל תֵפֶן אֶל מִנ  מֹשֶה מ  )טו( וַיִחַר ל 
לאֹ הֲרֵעֹתִי אֶת אַחַד מֵהֶם:  חֲמוֹר אֶחָד מֵהֶם נָשָאתִי ו 

 
 משך חכמה במדבר )פרשת קרח( פרק טז פסוק טו .14

 -)טו( ולא הרעותי את אחד מהם. יתכן, כי המשתבחים בענוה 
מקרבים ומכניעים עצמם למי שהוא  -וענותנותם היא פחותה 

שפל הרבה ממנו במעלתו ומחבקים ומנשקים אותם. אבל מי 
שהוא בערכם או ערך יותר גבוה, אשר יתכן לטעות כי ההכנעה 

מצד הענוה, רק מצד הצדק והנמוס, שפלוני גבוה ורם ממנו אינו 
במעלה, לאלו מרחקן ומשפילן בערמתו ומתכבד בקלונם. לא 

הוא היה עניו אמיתי! ולא קנא להמתנבאים  -כן אדוננו משה 
במחנה, והתפלל כי יאציל ה' על הזקנים רוח נבואה )במדבר 

ל "אחד" יא(. וזה שאמר "ולא הריעותי את אחד מהם". כי משק
נאמר על הרוב על המיוחד וגדול שבהם, וכמו שכתוב )בראשית 
כו, י( "כמעט שכב אחד העם" )רש"י שם(, שגם הגדולים 
במעלה לא פחת מעלתם, אדרבא, הוסיף על מעלתם וכבודם 

 בינה זאת. -
 

 לעומת אסתרהמן 
 

 אסתר פרק ה פסוק יג .15

כָל זֶה אֵינֶנּוּ שֹוֶה כַי  )יג( ו  דֳּ כָל עֵת אֲשֶר אֲנִי רֹאֶה אֶת מָר  לִי ב 
שַעַר הַמֶלֶךְ: הוּדִי יוֹשֵב ב   הַי 

 מלבי"ם 

, ר"ל שלא יוכל להשוות הגדולה הזאת יל השו ואיננ ה)יג( וכל ז
 נגד הבוז שמשיג מן מרדכי,

 
 
 
 
 



 
 
 
 
 

 רבינו בחיי במדבר )פרשת במדבר( פרק א פסוק נא .16

השם רשום למפרע בהפך  כבר הודעתיך כי בכל מקום שתמצא
אותיותיו מורה על מדת הדין כי כן הזכירו המן הרשע בהפוך 
אותיותיו ואמר: )אסתר ה( "וכל זה' איננו' שוה' לי' בכל עת" 

 ונתהפכה מדה"ד עליו
 

 ספר כד הקמח פורים .17

ועל דרך הפשט יאמר וכל הכבוד הזה שיש לי לפני המלך 
בעיני ואינו חשוב לכלום כנגד החסרון והביזוי  והמלכה אינו שוה

שיש לי בכל עת אשר אני רואה את מרדכי היהודי, אבל לפי 
הדרך הזה יתכן לפרש כי היתה כונתו רעה וכפר בעיקר 
כשאמר וכל זה איננו שוה לי, והוא כלשון )ישעיה כה( הנה 
אלהינו זה )שמות טו( זה אלי ואנוהו )שם יג( בעבור זה עשה 

י. ומפני זה הזכיר כאן השם המיוחד במלות גאות ובוז לפי ה' ל
 שגס רוח היה מאד ולפני שבר גאון.

 
 יח -דברים )פרשת כי תצא( פרק כה פסוק יז  .18

רָיִם:  כֶם מִמִצ  צֵאת  ךָ עֲמָלֵק בַדֶרֶךְ ב  )יז( זָכוֹר אֵת אֲשֶר עָשָה ל 
ךָ כָ  זַנֵּב ב  ךָ בַדֶרֶךְ וַי  אַתָה עָיֵף )יח( אֲשֶר קָר  ל הַנֶּחֱשָלִים אַחֲרֶיךָ ו 

לאֹ יָרֵא אֱלֹ יָגֵעַ ו   ים:קו 
 רש"י 

לשון מקרה. דבר אחר לשון קרי  -)יח( אשר קרך בדרך 
וטומאה, שהיה מטמאן במשכב זכור. דבר אחר לשון קור וחום, 

בכם  צננך והפשירך מרתיחתך, שהיו כל האומות יראים להלחם
ובא זה והתחיל והראה מקום לאחרים. משל לאמבטי רותחת 
שאין כל בריה יכולה לירד בתוכה, בא בן בליעל אחד קפץ וירד 

 לתוכה. אף על פי שנכוה, הקרה אותה בפני אחרים:
 

 אסתר פרק ב פסוק טו .19

כַי אֲשֶר לָקַח לוֹ דֳּ תֵר בַת אֲבִיחַיִל דֹד מָר  הַגִיעַ תֹר אֶס  בַת  )טו( וּב  ל 
רִיס  שָה דָבָר כִי אִם אֶת אֲשֶר יאֹמַר הֵגַי ס  לָבוֹא אֶל הַמֶלֶךְ לאֹ בִק 

עֵינֵי כָל רֹאֶיהָ: תֵר נֹשֵאת חֵן ב  הִי אֶס   הַמֶלֶךְ שֹמֵר הַנָּשִים וַת 
 

 דעת חכמה ומוסר חלק א מאמר כו .20

זהו  -"ובהגיע תר אסתר וגו' לא בקשה דבר"; "לא בקשה דבר" 
ו העובר בכל חייה של אסתר, תמונה מחייה של בת ישראל, ק

"לא בקשה דבר". בקצרה: תמונה שונה מן הקצה  -כל חייה היו 
 אל הקצה מתמונה הקודמת, ציור של מדות טובות ונעלות.

 
 תלמוד בבלי מסכת מגילה דף יג עמוד א .21

ותהי אסתר נשאת חן אמר רבי אלעזר: מלמד שלכל אחד ואחד 
 כאומתו.נדמתה לו 

 
 בראשית רבה )וילנא( )פרשת חיי שרה( פרשה סא סימן ג .22

"ב אלף תלמידים היו לר"ע מעכו ועד אנטפריס וכולם בפרק י
אחד מתו, למה שהיתה עיניהם צרה אלו באלו ובסוף העמיד 
שבעה, רבי מאיר, ורבי יהודה, רבי יוסי, ור' שמעון, ורבי אלעזר 

יעזר בן יעקב, ואית דאמרי בן שמוע, ורבי יוחנן הסנדלר, ור' אל
ר' יהודה, ור' נחמיה, ורבי מאיר, רבי יוסי, ורשב"י, ור' חנינא בן 
חכינאי, ורבי יוחנן הסנדלר, א"ל בניי, הראשונים לא מתו אלא 
שהיתה עיניהם צרה אלו לאלו תנו דעתכם שלא תעשו 

 כמעשיהם, עמדו ומלאו כל ארץ ישראל תורה
 

 שו"ת להורות נתן חלק ג הקדמה .23

ועפ"ז יתכן לפרש אמרם על תלמידי רבי עקיבא "שהיתה 
עיניהם צרה אלו באלו", ר"ל שקנאתם בתורה היתה שלא 
בדרך תרבה חכמה אלא שעיניהם היתה צרה בידיעת חבירו, 

וכל אחד חשב הלואי שחבירו לא יהיה תלמיד חכם רק הוא 
 עצמו בלבד.

 
 לא להיות שיפוטי

 
 משנה מסכת אבות פרק ב משנה ד .24

מותך  הלל אומר אל תפרוש מן הצבור ואל תאמן בעצמך עד יום
 ואל תדין את חברך עד שתגיע למקומו

 
 

 ויקרא )פרשת קדושים( פרק יט פסוק טו .25

נֵי  דַר פ  לאֹ תֶה  נֵי דָל ו  פָט לאֹ תִשָא פ  )טו( לאֹ תַעֲשוּ עָוֶל בַמִש 
פֹט עֲמִיתֶךָ: צֶדֶק תִש   גָדוֹל ב 

 רש"י 

כמשמעו. דבר אחר הוי דן את חברך  -תשפט עמיתך בצדק 
 לכף זכות:

 
 רש"ר הירש ויקרא )פרשת קדושים( פרק יט פסוק טו .26

המאמר "בצדק תשפט עמיתך" הוא מקור לשתי הלכות, 
פי הצדק  -הנראות סותרות זו לזו. השופט נתחייב בו לדון על 

 - וייקוב הדין את ההר; ואילו מחוץ לכותלי בית הדין -המוחלט 
למדו מכאן: "הוי  -ביחס להערכה החברתית שבין אדם לחברו 

דן את חברך לכף זכות" )שבועות ל ע"א(. אך אין זו אלא 
סתירה שלכאורה. כי הדין המשפטי וההערכה החברתית 
שונים זה מזה מבחינת המושא. על השופט לבחון רק את גופו 

אם הוא מתאים או נוגד למידת הצדק; ועליו  -של מעשה 
ומכל המניעים  -התעלם מכל הנסיבות הפרטיות והאישיות ל

אך אפשר ללמד  -שהביאו לידי כך. יש מעשה שאין לו הצדקה 
כן יש לחייב את עושהו בדין. ויש  -פי  -על  -עליו זכות; ואף 

 -על  -ואף  -מעשה, שמניעיו חתומים בגושפנקא של שפלות 
מעוניינת בעיקר כן אין לחייב עליו בדין. כנגד זה החברה  -פי 

באישיות ובאופי; כל מעשה הוא בעיניה רק סימן לשלמות או 
לחולשה של אופי חבריה. מידת הצדק נותנת, שהשופט יתעלם 
מן האישיות, וידון רק בגוף המעשה; ואותה מידת צדק נותנת, 
שהחברה תשקול את כל הנסיבות האפשריות, שיש בהן ללמד 

א אומרת: אל תמהר לחרוץ זכות על האישיות ואופיה. והרי הי
דין על חברך, "הוה דן את חברך לכף זכות!" הרי זו אותה מידת 
צדק, האומרת ביחס להערכה החברתית: "אל תדין את חברך 

 עד שתגיע למקומו"
 

 אמונה ובטחון לחזו"א פרק ג אות כ .27

כי אין דנים את האדם על פי המעשה לבד, אלא על פי המעשה 
אותו המעשה... ומי יוכל לשקול בהצטרף אליו את היצר של 

 את שני אלה, המעשה והיצר, זולת בוראם שיודע תעלומות לב
 

 בעל שם טוב ויקרא פרשת קדושים אות ה .28

וזה שאמרו ואל תדין את חבירך עד שתגיע למקומו, רצה לומר 
דבר זה תדע שאין מראין לך מן השמים מעשה חבירך שתדין 

גם אתה כמעשה אותו, עד שתגיע למקומו ממש, שעשית 
חבירך, ומראין לך מן השמים מעשה חבירך שתדין אותו, 
וכאשר תדין אותו כן יהיה לך, ונמצא שעל ידי זה תמיד תראה 
שתדין אותו לכף זכות, ובזה תדין אותך בעצמך גם כן לכף 

 זכות, ודברי פי חכם חן:
 

 תלמוד בבלי מסכת שבת דף קכז עמוד ב .29

 דנין אותו לזכות.תנו רבנן: הדן חבירו לכף זכות 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 

 משנה מסכת נגעים פרק ב משנה ה .30

 כל הנגעים אדם רואה חוץ מנגעי עצמו
 

 בעל שם טוב בראשית פרשת בראשית אות קכו .31

שנינו )נגעים ב', ה'( כל הנגעים אדם רואה חוץ מנגעי עצמו, 
ופירש הבעל שם טוב הקדוש, כל הנגעים שאדם רואה חוץ, זה 

ינו ז"ל )קידושין ע' א( כל נמשך מנגעי עצמו, כמאמר רבות
 הפוסל במומו פוסל: 

 
 סיכום 

מצוות לא תונה גר ולא לענות אלמה ויתום באות ללמדנו שאל 
לו לאדם לבזות את האחר, את החלש כדי להרגיש בעל ערך. 
אדם בעל בטחון עצמי מכיר בערך עצמו ואינו מחפש אישור 

מבט פנימה לכך על ידי השפלת האחר. ככל שאדם ימקד את ה
אל אישיותו הוא יהיה פחות שיפוטי לסביבה ולא יזדרז לדון את 
חברו. תחושת השיפוטיות מרחיקה וגורמת   לחברה לא 

 בריאה. 
המן הרגיש חסר ערך כל זמן שמרדכי לא כורע ולא משתחווה 
ואילו אסתר לא ביקשה דבר משום שהיא הרגישה בעלת ערך 

 ים.  מצד עצמה ולא נזקקה לעזרים חיצוני
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


